LENTERA: Journal of Gender and Children Studies
Volume 5 Issue 2, December 2025

E-ISSN 2721-0820

P-ISSN 2776 - 0251

Page 456-471

RESISTENSI PUBLIK KOREA SELATAN TERHADAP PESAN
FEMINISME DALAM FILM BARBIE (2023)

Farida Zayanti '*, Raden Maisa Yudono’
L2Hubungan Internasional, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, UPN Veteran Jakarta,

Jakarta Selatan 12450, Indonesia.
2110412187@mahasiswa.upnvj.ac.id

Abstract

This study aims to analyze how public resistance in South Korea toward the feminist
messages in the film Barbie (2023) is formed and interpreted. The film was selected as the
subject of analysis due to its articulation of feminist ideas through narratives of critique
against patriarchy, women's empowerment, and gender equality. However, these messages
were not universally accepted. South Korea, a society still heavily influenced by patriarchal
structures and Confucian values, demonstrates a complex response to the film’s feminist
representation. This research employs a qualitative approach through document analysis
and literature review. The data sources include the film’s content, academic literature,
public responses on South Korean online platforms, and related media coverage. The
findings indicate that public resistance in South Korea is manifested in institutional,
symbolic, and performative forms. These range from the censorship of promotional
materials and vandalism of posters to online rating sabotage and performative actions such
as walking out of theaters. These expressions reflect a rejection of feminist narratives
perceived as threatening to the existing social order. Such resistance does not merely
indicate a mismatch of values but also reveals a broader social unease in the face of shifting
gender roles. Using the frameworks of postcolonial feminism and backlash theory, this
study highlights how the clash between global feminist values and local identity becomes
a critical site for understanding the dynamics of feminist reception in the international
context.

Keywords: Barbie Film, Feminism, Resistance, South Korea.
Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis resistensi publik Korea Selatan terhadap
pesan feminisme dalam film Barbie (2023) terbentuk dan dimaknai. Film ini diangkat
sebagai objek kajian karena menyampaikan pesan feminisme melalui narasi kritik
terhadap patriarki, pemberdayaan perempuan, dan kesetaraan gender. Namun, pesan-
pesan tersebut tidak diterima secara universal. Korea Selatan, sebagai negara yang masih
sangat dipengaruhi oleh struktur patriarkal dan nilai-nilai Konfusianisme menunjukkan
reaksi yang kompleks terhadap representasi feminisme dalam film ini. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi dokumen dan studi pustaka.
Sumber data mencakup isi film, literatur akademik, tanggapan publik Korea Selatan di
media daring, dan media terkait. Hasil penelitian menunjukkan bahwa resistensi publik
Korea Selatan muncul secara institusional, simbolik, dan performatif. Mulai dari
penyensoran materi promosi film, vandalisme terhadap poster, sabotase rating daring,
hingga aksi meninggalkan bioskop menjadi bentuk ekspresi penolakan terhadap pesan
feminisme yang dianggap mengancam tatanan sosial yang mapan. Resistensi ini tidak

Received: 14 November 2025 ; Accepted: 18 December 2025 ; Published: 22 December 2025
*Corresponding author: Fakultas Ilmu Sosial dan [lmu Politik, UPN Veteran Jakarta, Jakarta Selatan
12450, Indonesia.

Email: 2110412187@mahasiswa.upnvj.ac.id



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023)

hanya mencerminkan ketidakselarasan nilai, tetapi juga kegelisahan sosial atas perubahan
peran gender yang mulai bergeser. Dengan menggunakan teori feminisme postkolonial
dan backlash, penelitian ini menyoroti bagaimana benturan antara nilai global dan
identitas lokal menjadi medan penting dalam memahami dinamika penerimaan feminisme
di tingkat internasiona.

Kata kunci: Film Barbie, Feminisme, Resistensi, Korea Selatan.

PENDAHULUAN

Meskipun Korea Selatan telah mengalami modernisasi dan kemajuan ekonomi yang
pesat, kesetaraan gender masih menjadi isu yang kompleks. Perempuan di Korea
Selatan tidak dapat dilepaskan dari konstruksi sosial dan historis yang
menempatkan mereka dalam relasi kuasa yang subordinatif (Walby, 1990; Rashid,
2023). Sistem patriarki yang berakar kuat dilegitimasi melalui struktur budaya dan
norma konservatif, termasuk nilai-nilai Konfusianisme yang menempatkan laki-
laki sebagai kepala keluarga dan perempuan dalam peran subordinatif (Park, 2001;
Sung & Kim, 2003).

Feminisme sebagai gerakan yang mengadvokasi kesetaraan gender masih
dipersepsikan negatif oleh sebagian besar masyarakat, khususnya laki-laki muda.
Survei oleh SisaIN (2019) mencatat bahwa 62,3% laki-laki usia 20-an tidak
mempercayai feminisme sebagai gerakan kesetaraan, dan 78,9% menyatakan
feminisme merupakan bentuk “supremasi perempuan” (Cheon, 2019). Feminisme
kerap dianggap sebagai ancaman terhadap tatanan sosial tradisional, sehingga
memicu munculnya kelompok anti-feminis yang aktif melakukan penolakan dan
backlash (Dipenti, 2023).

Penolakan terhadap feminisme juga tercermin dalam respon publik terhadap
produk budaya populer. Film Kim Ji Young, Born 1982 mendapat boikot, petisi
pelarangan penayangan, hingga komentar kebencian terhadap pemeran utama
karena membawa isu kesetaraan gender (Debora, 2023). Fenomena ini
menunjukkan bahwa budaya populer menjadi arena pertarungan ideologis antara
feminisme dan nilai-nilai patriarkal yang masih kuat di masyarakat.

Film Barbie karya Greta Gerwig membawa narasi feminisme ke dalam

budaya populer global dengan isu kritik terhadap patriarki, pemberdayaan

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC

457



458

LENTERA: Journal of Gender and Children Studies
Volume 5 Issue 2, December 2025

perempuan, dan kesetaraan gender. Dunia fiksi Barbieland dalam film
menghadirkan perempuan sebagai pemegang posisi berkuasa, bertolak belakang
dengan realitas dunia nyata, dan menantang stereotip gender tradisional (Pohan et
al., 2023; Donegan, 2023). Film ini juga mencerminkan gaya sinematik khas
Gerwig yang konsisten menghadirkan narasi perempuan dan isu gender dalam
filmografi sebelumnya seperti Lady Bird dan Little Women (Guo, 2023).

Namun, di Korea Selatan, pesan feminisme yang dibawa film Barbie justru
menimbulkan resistensi. Komentar seperti “Jika Anda laki-laki, sebaiknya lewati
film ini” hingga “Orang pergi menonton film bukan untuk mendengar khotbah”
menunjukkan persepsi negatif dari sebagian penonton laki-laki (Park, 2023). Di
situs ulasan Naver, penonton laki-laki memberikan skor rata-rata 6,22 dari 10,
sedangkan penonton perempuan memberi skor 9,05. Hal ini menunjukkan adanya
pembelahan gender dalam persepsi terhadap pesan film.

Kritikus film Yoon Seong Eun menyatakan bahwa masyarakat Korea Selatan
mungkin secara prinsip mendukung kesetaraan gender, tetapi tetap menolak apa
yang dianggap sebagai "feminisme radikal" (Kim, 2023). Aktivis Shim Hae In juga
menegaskan bahwa humor feminis dalam film seperti Barbie masih dianggap tabu
karena budaya patriarki telah lama mengakar (Rashid, 2023). Dari sisi komersial,
film ini juga dianggap gagal di pasar Korea Selatan dengan hanya meraih 586.371
penonton, jauh di bawah capaian film-film lain yang dirilis di periode yang sama
(KOBIS, 2023).

Fenomena ini menunjukkan bahwa nilai-nilai feminisme dalam produk
budaya populer seperti film Barbie dapat memicu resistensi ketika bersentuhan
dengan masyarakat konservatif. Dalam konteks ini, teori feminisme postkolonial
menawarkan pemahaman bahwa resistensi tersebut muncul akibat benturan antara
nilai-nilai feminisme Barat yang dibawa oleh film Barbie dan identitas lokal yang
dibentuk oleh sejarah, budaya, dan struktur sosial yang berbeda (Minh-ha, 1989;
Mohanty, 1984). Sementara itu, teori backlash menyoroti bahwa resistensi
semacam ini bukan hal baru, melainkan bagian dari pola berulang dalam sejarah
perlawanan terhadap kemajuan perempuan, yang seringkali dimanifestasikan dalam

media dan budaya populer (Faludi, 1991; McRobbie, 2004).

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023)

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
bagaimana resistensi publik Korea Selatan terhadap pesan feminisme dalam film
Barbie (2023) terbentuk dan dimaknai, serta bagaimana dinamika sosial-budaya
memengaruhi penerimaan terhadap produk budaya global yang membawa narasi

feminisme.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif
untuk menggambarkan dan menganalisis bagaimana teori feminisme postkolonial
dan teori backlash digunakan dalam memahami resistensi publik Korea Selatan
terhadap pesan feminisme dalam film Barbie. Pengumpulan data dilakukan melalui
dua teknik utama, yaitu studi dokumen yang difokuskan pada analisis narasi dan
sinematografi film Barbie dan studi pustaka mencakup buku, artikel ilmiah, laporan
media, wacana yang berkembang di media sosial, dan forum diskusi online yang
merepresentasikan opini publik Korea Selatan terhadap film Barbie. Data yang
terkumpul kemudian dianalisis melalui tiga tahapan milik Miles dan Huberman
(2007: 16-19) yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan untuk
mengidentifikasi bentuk resistensi, serta menghubungkannya dengan konteks
sosial, budaya, dan nilai tradisional yang memengaruhi penerimaan publik terhadap

pesan feminisme dalam film Barbie.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Film Barbie karya Greta Gerwig Barbie tampil sebagai salah satu film paling
berpengaruh dan ikonik sepanjang tahun 2023. Film ini tidak hanya menjadi
fenomena budaya global, tetapi juga mencetak pendapatan lebih dari 1,4 miliar
dolar AS sekaligus memperoleh ratusan penghargaan, termasuk kategori “Best
Movie About Women” dan “Best Equality of the Sexes” oleh Women Film Critics
Circle (IMDB, 2024). Di balik kesuksesan komersial tersebut, film Barbie memuat
narasi feminisme yang kuat melalui pendekatan sinematik yang kritis dan satir.

Dalam wawancaranya bersama ABC News, Gerwig secara eksplisit menyebut film

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC

459



460

LENTERA: Journal of Gender and Children Studies
Volume 5 Issue 2, December 2025

ini sebagai karya feminis yang bersifat inklusif dan tidak memusuhi laki-laki,

melainkan mendorong kesetaraan bagi semua (Gerwig, 2023).

gambar 1. Opening Scene Film Barbie

Narasi feminisme ini sudah tampak sejak adegan pembuka di mana Barbie
muncul sebagai sosok raksasa, menggantikan boneka bayi yang secara simbolis
merepresentasikan nilai  tradisional perempuan sebagai ibu. Tindakan
penghancuran boneka-boneka ditafsirkan sebagai transisi simbolik dari peran
domestik menuju perempuan sebagai individu yang mandiri dan memiliki agensi
atas dirinya sendiri. “Because Barbie can be anything, women can be anything,”
kutipan ikonik dari film yang menggambarkan Barbieland, dunia fiktif tempat para
Barbie tinggal dengan kehidupan yang tampak sempurna dan tampil memegang
peran-peran prestisius seperti presiden, pilot, astronot, ilmuwan, diplomat, jurnalis,
hingga penerima Nobel.

Narasi film kemudian menyisipkan ironi bahwa para Barbie hidup dalam
keyakinan bahwa semua persoalan feminisme telah terselesaikan. Gambaran utopis
Barbieland yang tampak sempurna ternyata tidak sepenuhnya mencerminkan
kompleksitas realitas sosial. Alih-alih menjadi penegasan akhir, pernyataan tersebut
justru membongkar keterbatasan pandangan simbolik yang diyakini para Barbie.
Representasi semata tidak cukup untuk menjamin kesetaraan, karena pengalaman
perempuan dibentuk oleh relasi kuasa, struktur sosial, dan emosi yang tidak

terwakili dalam dunia yang serba ideal itu.

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023)

PESAN FEMINISME DALAM FILM BARBIE

Kritik Terhadap Patriarki

Film Barbie secara eksplisit mengangkat kritik terhadap sistem patriarki melalui
perjalanan Barbie dan Ken di dunia nyata. Barbie yang awalnya meyakini
keberhasilan feminisme yang diwujudkan oleh citra Barbie, justru dihadapkan
kenyataan yang kontradiktif. Saat keduanya menyusuri pantai Los Angeles dengan
pakaian mencolok, keduanya menjadi perhatian dari banyak orang, namun dengan
reaksi yang sangat kontras. Barbie menerima tatapan sugestif, siulan, komentar
seksual yang merendahkan, hingga sentuhan tanpa consent, pengalaman yang
menunjukkan bagaimana tubuh perempuan masih diperlakukan sebagai objek di
ruang publik. Ekspresinya menunjukkan ketidaknyamanan, ketakutan, dan rasa
terancam atas tatapan dan ujaran tersebut.

Sebaliknya, Ken mengartikan perhatian tersebut secara positif, memaknainya
sebagai pengakuan atas superioritas maskulin yang baru pertama kali ia alami.
Momen ini menjadi awal kesadaran yang membedakan pengalaman gender di ruang
publik dan memicu transformasi Ken yang kemudian terpesona oleh struktur
patriarki, yang akhirnya ia bawa kembali ke Barbieland. Hasilnya, Barbieland
berubah menjadi “Kendom”, mencerminkan dominasi laki-laki atas ruang,
kekuasaan, dan representasi sosial. Ken menginternalisasi simbol dan nilai
patriarki, seperti estetika macho, kuda, dan gaya hidup maskulin yang diasosiasikan
dengan kekuasaan (Connolly, 2024). Para Barbie direduksi menjadi pelayan estetis
dalam sistem yang menormalisasi subordinasi perempuan (Yakali, 2024).
Pemberdayaan Perempuan
Subordinasi para Barbie dalam sistem patriarki memuncak ketika mereka
kehilangan agensi dan diubah sebagai figur pasif yang melayani Ken. Krisis
eksistensial yang dialami Barbie Titik balik terjadi ketika karakter Gloria
menyampaikan monolog emosional yang membongkar absurditas standar ganda
dan beban sosial yang menekan perempuan. Monolog ini menjadi bentuk validasi

terhadap pengalaman perempuan yang selama ini terbungkam, sekaligus

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC

461



462

LENTERA: Journal of Gender and Children Studies
Volume 5 Issue 2, December 2025

membangkitkan kesadaran bahwa ketimpangan yang mereka hadapi bersifat
sistemik, bukan individual.

Momen ini menandai transformasi dari kesadaran personal menuju solidaritas
kolektif. Gloria, Barbie, dan Sasha kemudian menyusun strategi untuk
membangkitkan kembali kesadaran dan kekuatan para Barbie yang telah
terpengaruh oleh sistem patriarki. Sejalan dengan konsep pemberdayaan menurut
Rowlands dalam (Ramadhan, 2024), pemberdayaan dalam film ini tidak hanya
hadir dalam bentuk keberdayaan individu, tetapi juga melalui aksi kolektif yang
menolak struktur dominasi. Film Barbie menunjukkan bahwa resistensi perempuan
bukan sekadar simbolis, melainkan merupakan perjuangan aktif untuk merebut
kembali agensi, ruang, dan identitas mereka.

Kesetaraan Gender

Dominasi Ken berhasil digulingkan, tetapi film tidak menyuarakan kembalinya
tatanan lama. Sebaliknya, Barbie dan Ken menghadapi pertanyaan tentang makna
eksistensial mereka di luar peran-peran tradisional. Ken menyadari bahwa sistem
patriarki membatasi laki-laki melalui tuntutan maskulinitas hegemonik, seperti
digambarkan (Apta & Kusuma, 2024), yang menyoroti tekanan pada laki-laki untuk
selalu tampil kuat dan dominan.

Barbie menyampaikan bahwa kesetaraan gender tidak dapat dicapai hanya
dengan membalik posisi kuasa, melainkan melalui penciptaan sistem sosial baru
yang adil dan inklusif (Zheng, 2024). Pernyataan Barbie Presiden menegaskan
bahwa semua gender berhak atas ruang, suara, dan kuasa yang setara. Dalam
konteks ini, feminisme digambarkan sebagai perjuangan sosial lintas gender, yang
membebaskan baik perempuan maupun laki-laki dari konstruksi peran yang
mengekang (Apta & Kusuma, 2024).

RESISTENSI PUBLIK KOREA SELATAN TERHADAP FILM BARBIE

Secara keseluruhan, film Barbie dipandang sebagai representasi signifikan dalam
upaya mendekonstruksi norma-norma gender tradisional. Film ini menyuarakan
pesan feminisme melalui narasi yang progresif dan sinematografi yang penuh
makna. Namun, respon publik Korea Selatan menunjukkan adanya resistensi kuat

terhadap pesan tersebut karena konteks historis, budaya, dan sosial yang

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023)

membentuk cara pandang masyarakat. Resistensi ini muncul dalam berbagai
bentuk, yang dalam penelitian ini dikategorikan menjadi tiga: resistensi
institusional, simbolik, dan performatif, sebagai upaya interpretatif untuk

menangkap kompleksitas dinamika yang terjadi.

gambar 2. Warner Bros Korea Sensor Poster Barbie

Sumber: The UOS Times (2023)

Bentuk resistensi institusional dapat dilihat sejak tahap promosi, ketika
Warner Bros Korea memutuskan untuk menyensor slogan “Barbie is everything”
dan “He’s just Ken” dari materi poster resmi menjadi hanya “Barbie” dan “Ken”.
Penghilangan slogan ini dianggap mereduksi pesan inti film yang menekankan
agensi perempuan (Ju, 2023). Hal ini memicu kritik dan kecaman tajam, sebagian
publik mempertanyakan alasan di balik penghapusan tersebut, menganggapnya
sebagai bentuk kompromi terhadap tekanan kelompok konservatif anti-feminis
(Kang, 2023).

Selanjutnya, resistensi muncul dalam bentuk simbolik. Materi promosi film
Barbie, terutama poster yang menampilkan karakter perempuan, ditemukan dalam
kondisi rusak di beberapa tempat umum. Fenomena ini menegaskan adanya pola
vandalisme yang menyasar film-film dengan protagonis perempuan, menunjukkan
bentuk resistensi berbasis gender yang telah berlangsung lama di Korea Selatan.
Aksi ini dibarengi komentar sarkastik dan misoginis di ruang digital, di mana poster
film Barbie bahkan dilabeli sebagai “femi injeung” yang berarti “sertifikasi

feminis,” sebuah ungkapan yang dipakai oleh kelompok anti-feminis sebagai

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC

463



464

LENTERA: Journal of Gender and Children Studies
Volume 5 Issue 2, December 2025

bentuk ejekan dan ketidaksukaan terhadap feminisme. Selain itu, minimnya
distribusi layar dan jam tayang strategis juga memperkuat kesan bahwa akses
terhadap film ini.

Resistensi juga tampak dalam bentuk performatif, ditandai oleh maraknya
review bombing dan aksi walkout selama penayangan. Ulasan negatif yang
diberikan tidak semata-mata menilai kualitas film, melainkan ditunggangi sentimen
ideologis terhadap feminisme. Di situs Naver, misalnya, terlihat perbedaan
signifikan dalam penilaian antara penonton laki-laki dan perempuan, yang
mencerminkan ketegangan gender dalam merespon narasi film. Selain itu, film ini
hanya menarik sekitar 586.371 penonton di Korea Selatan, angka yang tergolong
rendah meski telah mendapat promosi intensif (Kim, 2023).

Dalam berbagai forum daring, respon publik juga memperlihatkan polarisasi
tajam. Sebagian menyambut film ini sebagai bentuk feminisme yang lembut dan
inklusif, sementara sebagian lainnya menolaknya mentah-mentah dengan
menyebutnya sebagai propaganda ideologis. Tidak sedikit pula yang menyatakan
bahwa hanya dengan menonton film ini, seseorang bisa langsung dicap sebagai
“feminis”, label yang masih bermuatan negatif di masyarakat Korea Selatan. Pola
resistensi ini menunjukkan bahwa konsumsi budaya di Korea Selatan masih sangat
politis, dan narasi feminisme dalam film belum sepenuhnya diterima sebagai
wacana yang sah.

Feminisme Postkolonial Melihat Resistensi Publik Korea Selatan

Film Barbie hadir sebagai produk budaya global yang membawa narasi
pemberdayaan perempuan dan kritik terhadap struktur patriarki melalui pendekatan
satir. Namun, sebagai representasi feminisme arus utama yang lahir dari
pengalaman perempuan kulit putih kelas menengah di Barat, film ini sarat dengan
karakteristik “white middle-class feminism,” yakni feminisme heteronormatif,
cisgendered, dan diasumsikan universal Banet-Weiser (2018) dalam (Li, 2024).
Narasi pemberdayaan yang disuarakan, melalui individualisme dan pembebasan
dari peran domestik, tidak selalu kontekstual bagi masyarakat non-Barat seperti

Korea Selatan.

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023)

Melalui lensa feminisme postkolonial, narasi feminisme dalam film Barbie
dapat dianggap merepresentasikan satu versi pengalaman perempuan sambil
mengabaikan keragaman realitas lokal. Mohanty (1984) dalam (Naoual, 2019)
mengkritik feminisme Barat karena sering mengkonstruksi perempuan non-Barat
sebagai korban homogen tanpa mempertimbangkan kelas, ras, atau lokasi
geografis. Spivak dalam (Talks, 2021) bahkan menilai bahwa feminisme Barat
kerap mereproduksi logika imperialisme melalui narasi “penyelamatan”,
mengabaikan agensi perempuan lokal. Pendekatan ini berisiko menciptakan
kolonialisasi kultural, terlebih ketika ide-ide tersebut masuk ke ruang sosial tanpa
mengenali kompleksitas masyarakat yang dituju.

Resistensi publik Korea Selatan terhadap film ini pun menjadi tidak
terelakkan. Dalam masyarakat yang dibentuk oleh nilai-nilai Konfusianisme dan
struktur sosial kolektif, pesan feminisme seperti pemberdayaan individu
perempuan, kritik patriarki, dan penolakan terhadap peran domestik seringkali
dianggap mengganggu harmoni sosial. Ketidaksetaraan gender di Korea Selatan
sendiri masih sangat kuat, baik dalam struktur kerja, politik, representasi media,
hingga norma domestik (Hwang, 2025).

Konfusianisme yang menjunjung patriarki telah membentuk pembagian
peran publik-domestik secara kaku dan menetapkan subordinasi perempuan sebagai
norma. Pada masa Dinasti Joseon, prinsip “tiga kepatuhan” dan “Tujuh Hukum
Dosa” memperkuat posisi laki-laki sebagai pusat otoritas, sementara perempuan
ditekan dalam ranah keluarga dan masyarakat (Angkam, 2022). Sistem hojuje
bahkan melegalkan kepala keluarga laki-laki sebagai pemegang kontrol penubh,
melanggengkan dominasi patriarkal hingga era modern (Jung, 2025). Sehingga,
feminisme justru kerap diasosiasikan sebagai ancaman sosial, gerakan Barat yang
agresif, atau label negatif seperti “radikal” (Dipenti, 2023; Rashid, 2023).

Kritikus seperti Jason Bechervaise melihat bahwa resistensi terhadap film
Barbie juga mencerminkan selektivitas budaya Korea Selatan dalam menyerap
produk global, terutama yang sangat Amerika dalam humornya dan tidak

menyentuh realitas lokal (Khan, 2023). Di sisi lain, Barbie sebagai figur budaya

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC

465



466

LENTERA: Journal of Gender and Children Studies
Volume 5 Issue 2, December 2025

juga tidak memiliki memori kolektif yang kuat di Korea Selatan, kalah oleh ikon
lokal seperti boneka Mimi dan Juju (Shin & Baek, 2023).

Menurut Oh (2023), perbedaan cultural sense of humor dan pesan feminisme
yang terlalu didaktik turut memperbesar jarak emosional. Kritik bahwa film ini
seperti “kuliah feminisme dari Amerika” memperlihatkan alienasi terhadap cara
penyampaian yang dianggap tidak relevan. Gagasan feminisme dalam film Barbie
pun dinilai gagal menangkap realitas perempuan Korea Selatan, menciptakan jarak
yang memperkuat resistensi.

Dengan demikian, pendekatan feminisme postkolonial menyoroti bahwa
resistensi publik Korea Selatan bukan hanya penolakan terhadap feminisme secara
umum, melainkan terhadap dominasi narasi feminisme Barat yang gagal
merepresentasikan kompleksitas lokal. Narasi yang dimaksudkan untuk
membebaskan justru dapat membangkitkan penolakan karena dianggap sebagai
bentuk kolonialisasi simbolik. Pemahaman terhadap konteks lokal menjadi kunci
dalam membaca reaksi publik, bukan untuk membenarkan resistensi, melainkan
untuk mengungkap bagaimana kegagalan representasional feminisme Barat bisa
menciptakan alienasi dalam masyarakat non-Barat.

Backlash Melihat Resistensi Publik Korea Selatan

Resistensi publik Korea Selatan terhadap pesan feminisme dalam film Barbie dapat
dibaca melalui lensa teori backlash yang dikemukakan Susan Faludi (1991).
Backlash bukanlah respons spontan, melainkan reaksi kolektif konservatif yang
muncul secara historis sebagai bentuk penolakan terhadap kemajuan perempuan.
Reaksi ini tidak selalu hadir dalam bentuk pernyataan eksplisit anti-feminis,
melainkan bekerja melalui narasi dan representasi simbolik yang tampak netral atau
rasional, seperti kekhawatiran moral, distorsi media, hingga pelabelan ulang
feminisme sebagai penyebab ketidakseimbangan gender (Faludi, 1991; Kenney,
2021).

Dalam konteks Korea Selatan, backlash muncul melalui kritik terhadap film
Barbie yang dikemas dalam bentuk kekhawatiran terhadap “agenda feminis” asing
yang dianggap mengancam nilai lokal. Kritik yang ramai di forum daring laki-laki

muda, seperti komunitas namcho, menunjukkan pola distorsi sebagaimana

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023)

dijelaskan Faludi, yakni menggambarkan feminisme sebagai gerakan yang
membingungkan peran gender dan mendiskriminasi laki-laki. Mereka tidak hanya
mengkritik isi film, tetapi juga memandangnya sebagai simbol feminisme Barat
yang ofensif.

Angela McRobbie (2004) menambahkan bahwa backlash kontemporer
bekerja melalui apa yang disebutnya sebagai “double entanglement,” yaitu
penerimaan semu terhadap feminisme di permukaan, sambil menyusupkan nilai-
nilai patriarkal secara simbolik. Ini terlihat dari bagaimana sebagian kelompok di
Korea Selatan mereduksi pesan film Barbie sebagai “humanisme,” bukan sebagai
“feminisme”. Strategi pelabelan ulang ini adalah bentuk backlash kultural: tidak
menolak secara frontal, tetapi mengaburkan pesan emansipatorisnya.

Flood et al., (2021) memperluas pemahaman backlash sebagai upaya aktif
mempertahankan hierarki yang terancam oleh perubahan sosial progresif. Dalam
konteks ini, resistensi terhadap film Barbie adalah bagian dari dorongan
mempertahankan dominasi maskulin, baik melalui tindakan simbolik seperti boikot
dan rating bombing, maupun retorika publik yang menyamarkan penolakan
feminisme sebagai kekhawatiran terhadap ketidakseimbangan gender.

Di Korea Selatan, resistensi ini terwujud bukan hanya keengganan, tetapi juga
sabotase digital dan ajakan walkout dari bioskop. Alasan seperti “tidak tahu bahwa
ini film feminis” menjadi pembenaran simbolik atas ketidaknyamanan terhadap
representasi perempuan yang berdaya. Terdapat juga pelabelan bahwa film ini
“merendahkan laki-laki,” reaksi ini memperkuat temuan bahwa backlash bukan
semata penolakan terhadap produk budaya, tetapi manifestasi dari ketakutan
terhadap pergeseran peran gender yang selama ini mapan. Sebagaimana dicatat
Faludi, bentuk backlash ini mencerminkan pengingkaran terhadap realitas
ketimpangan struktural, digerakkan oleh rasa krisis maskulinitas.

Hal ini didukung oleh psikologis sosial, pada penelitian oleh Lee et al., (2022)
ditemukan bahwa laki-laki muda Korea Selatan cenderung melebih-lebihkan
diskriminasi terhadap laki-laki dan menunjukkan kemarahan terhadap feminisme.

Fenomena ini memperlihatkan bahwa resistensi terhadap film Barbie tidak terlepas

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC

467



468

LENTERA: Journal of Gender and Children Studies
Volume 5 Issue 2, December 2025

dari mekanisme defensif untuk melindungi otoritas simbolik maskulin (Sidanius &
Pratto, 1999; Jost & Hunyady, 2005).

Menariknya, backlash ini justru menunjukkan bahwa feminisme mulai
menembus ruang diskursif publik. Seperti ditegaskan Faludi, backlash adalah
indikator kemajuan, ia muncul karena feminisme berhasil mengguncang tatanan
dominan. Gerakan seperti Escape the Corset (Kuhn, 2019) dan 4B Movement
(Rashid, 2024) menunjukkan bahwa perempuan muda Korea Selatan mulai
menantang norma patriarkal melalui pilihan gaya hidup dan tubuhnya.

Oleh karena itu, resistensi terhadap film Barbie bukanlah bukti kegagalan
feminisme, melainkan cerminan dinamika backlash yang kompleks, di satu sisi
menolak perubahan, di sisi lain mengonfirmasi bahwa nilai-nilai kesetaraan telah
memasuki ruang publik. Reaksi konservatif ini memperlihatkan bahwa tantangan
terhadap feminisme masih kuat, namun sekaligus mengindikasikan bahwa
feminisme terus bergerak dan menantang dominasi gender yang selama ini

dianggap wajar.

KESIMPULAN

Penelitian ini telah mengeksplorasi bagaimana resistensi terhadap pesan feminisme
dalam film Barbie (2023) dimanifestasikan oleh publik Korea Selatan yang di
interpretasi penulis ke dalam bentuk institusional, simbolik, maupun performatif.
Dengan memosisikan film Barbie sebagai representasi feminisme Barat dalam
budaya populer, kajian ini menunjukkan bahwa wacana kesetaraan gender yang
disampaikan film tidak diterima secara seragam, melainkan dibaca secara
kontekstual dan bahkan ditolak oleh sebagian masyarakat, khususnya dalam
konteks sosial yang masih kuat dipengaruhi oleh nilai-nilai patriarkal,
Konfusianisme, dan struktur sosial kolektif seperti Korea Selatan. Alih-alih
menyatu secara harmonis, pertemuan antara feminisme global dan budaya lokal di
Korea Selatan justru menghasilkan benturan yang memunculkan resistensi.
Feminisme, yang dalam konteks Barat mungkin telah menjadi bagian dari arus
utama diskursus publik, di Korea Selatan masih berhadapan dengan tantangan

struktural, kultural, dan psikologis yang kompleks.

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023)

Namun resistensi terhadap film Barbie bukan tanda kegagalan, melainkan
bukti bahwa film ini berhasil mengguncang tatanan patriarki dan membuka ruang
diskusi baru. Gerwig menegaskan bahwa feminisme dalam film ini bersifat inklusif,
bukan dominatif. Resistensi publik Korea Selatan mencerminkan ketegangan antara
nilai global dan konteks lokal, menunjukkan bahwa penerimaan terhadap
feminisme bergantung pada sensitivitas budaya. Oleh karena itu, emansipasi harus
dibangun melalui dialog dan representasi yang kontekstual. Barbie menjadi
pengingat bahwa perjuangan kesetaraan masih berlangsung, dan justru karena itu,

tetap harus diperjuangkan.

REFERENSI

Angkam, W. (2022). Confucianism and Social Status of South Korean Women,
1948 - 2013.

Apta, B., & Kusuma, A. (2024). Stereotip Gender dari Sebuah Barbie dalam Film
Barbie  2023. JIIP  (Jurnal Ilmiah  Ilmu  Pendidikan), 7.
http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

Cheon, G. Y. (2019). 200§ A, 52 F7U7L  AAIN
https://www.sisain.co.kr/news/articleView.html?idxno=34344

Connolly, R. (2024). Innocence and experience in Barbie. Feminist Theory, 25(4),
649-654. https://doi.org/10.1177/14647001241291455

Debora, E. B. (2023). Kontra Hegemoni Patriarki oleh Perempuan di Korea Selatan
dalam Film Kim Ji Young Born 1982. CalLLs: Journal of Culture, Arts,
Literature, and Linguistics, 9(1), 155-170. https://e-
journals.unmul.ac.id/index.php/CALLS/article/download/8968/5293

Dipenti, A. (2023). The War on Gender Equality : A Comparative Study Between
Feminism and Anti-Feminism in South Korea and the United States.

Faludi, S. (1991). Backlash: The Undeclared War Against American Women.

Flood, M., Dragiewicz, M., & Pease, B. (2021). Resistance and backlash to gender
equality. Australian Journal of Social Issues, 56(3), 393-408.
https://doi.org/10.1002/ajs4.137

Guo, N. (2023). A Study of Female Growth Narrative of Greta Gerwigs Coming-
of-age Film. Communications in Humanities Research, 21(1), 60-65.
https://doi.org/10.54254/2753-7064/21/20231416

Hwang, J. (2025). The Many Layers of Gender Inequality in South Korea. Issue
Seeking Transformational Policies for Gender Equality in South Korea:
Conference Paper Annex 1. https://doi.org/10.1787/7cee77aa-en

Jost, J. T. & Hunyady, O. (2005). Antecedents and consequences of system-
justifying ideologies. Current Directions in Psychological Science, 14(5),
260-265. https://doi.org/10.1111/j.0963-7214.2005.00377.x

Ju, D. (2023). Barbie cannot be everything in Korea. The UOS

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC

469



470

LENTERA: Journal of Gender and Children Studies
Volume 5 Issue 2, December 2025

Times(M Al R SR =Z).
https://times.uos.ac.kr/news/article View.html?idxno=10660

Jung, J. (2025). Change and Persistence: A Social Psychological Perspective on
Gender Norms in South Korea.

Kang, J. (2023). Warner Bros Korea under massive fire for its since-deleted
“disrespectful” posters for “Barbie” movie. Koreaboo.
https://www koreaboo.com/news/warner-bros-korea-fire-since-deleted-
disrespectful-posters-barbie-movie/

Kenney, S. J. (2021). Backlash Against Feminism: Rethinking a Loaded Concept.
https://sstn.com/abstract=3885981

Khan, N. (2023). Korea: Barbie Movie Flops, indicates anti-feminist mindset.
Asiana  Times. https://asianatimes.com/south-korea-barbie-movie-flops-
indicates-anti-feminist-mindset/

Kim, J. (2023). Antifeminist Sentiments and Marital Desire among Young Men:
Evidence from South Korea. Socius, 9.
https://doi.org/10.1177/23780231231196791

Lee, Y. J, Na, J., & Kim, B. K. (2022). Age, Gender and One’s Perception of
Discrimination Against Men Versus Women in Korea. Psychological Reports.
https://doi.org/10.1177/00332941221149175

Li, Q. (2024). Performative resistance and aestheticized conflicts: Barbie’s
ambivalent feminist practice. European Journal of Cultural Studies.
https://doi.org/10.1177/13675494241305336

McRobbie, A. (2004). Post-feminism and popular culture. Feminist Media Studies,
4(3), 255-264. https://doi.org/10.1080/1468077042000309937

Minh-ha, T. T. (1989). Woman, Native, Other. Indiana University Press, 176.

Mohanty, C. T. (1984). Under Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial
Discourses (Vol. 2, Issue 3). Spring-Autumn.
http://www .jstor.org/about/terms.html.

Naoual, K. (2019). Post-Colonial Feminism: Giving Voice to Third World Women.
The International Journal of Humanities & Social Studies, 7(6).
https://doi.org/10.24940/theijhss/2019/v7/i6/hs1906-035

Oh, B. (2023, July 30). S 0| A ZRCHEF Lt A} <HEH|» SH=0| M off M2 & St

AHSHE A https://www.yna.co.kr/view/AKR20230730026700005

Park, B. J. (2001). Patriarchy In Korean Society. Patriarchy In Korean Society,
41(4), 48-73.

Pohan, S., Yusuf, F. A., & Amalina, F. (2023). Kesetaraan Gender Egalitarianisme
dalam Narasi Film Barbie melalui Perspektif Konstruktivisme. Da ‘watuna:
Journal of Communication and Islamic Broadcasting, 4(2), 869-879.
https://doi.org/10.47467/dawatuna.v4i2.5553

Ramadhan, C. A. (2024). Women’s Empowerment Through Barbie (2023).
LITERA KULTURA: Journal of Literary and Cultural Studies, 12.

Rashid, R. (2023). “The fear of being labelled feminist is real”: Barbie movie flops
in South Korea. The Guardian.
https://www.theguardian.com/world/2023/aug/02/barbie-movie-flops-south-
korea-feminism

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023)

Rashid, R. (2024). As 4B takes the world by storm, South Korea is grappling with
a backlash against feminism. The Guardian.
https://www.theguardian.com/world/2024/nov/15/4b-south-korea-feminist-
movement-donald-trump-election-backlash

Shin, J. S., & Bacek, S. J. (2023). O|=M «Ciel” st=M «z2~.. E3} HiH|,

gzl s efi2 ZMYE, https://www.chosun.com/culture-

life/movie _review/2023/07/31/SOMAIJUYCNDS3JYN3H2DX3E67Y/

Sidanius, J., & Pratto, F. (1999). Social dominance: An intergroup theory of social
hierarchy and oppression. Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CB0O9781139175043

Spivak, G.C. (1985). Three Women's Texts and a Critique of Imperialism. Critical
Inquiry, 72(1), 243-261.

Sung, K. T., & Kim, H. S. (2003). Elder Respect Among Young Adults: Exploration
of Behavioral Forms in Korea.

Talks, I. (2021). Gender Data 4 Girls?: A Postcolonial Feminist Participatory Study
In Bangladesh.

Walby, S. (1990). Theorising Patriarchy.

Yakali, D. (2024). “He is just Ken:” deconstructing hegemonic masculinity in
Barbie (2023 Movie). Frontiers in Sociology, 9.
https://doi.org/10.3389/fs0c.2024.1320774

Zheng, S. (2024). Women’s Identity Construction and Identity from the Perspective
of Gender Theory: Examination of Gender Discourse based on the Film

Barbie. Transactions on Social Science, Education and Humanities Research,
7.

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC

471



