
LENTERA: Journal of Gender and Children Studies 
Volume 5 Issue 2, December 2025 
E-ISSN 2721-0820  
P-ISSN 2776 - 0251 
Page 456-471 
 

Received: 14 November 2025 ; Accepted: 18 December 2025 ; Published: 22 December 2025 
*Corresponding author: Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, UPN Veteran Jakarta, Jakarta Selatan 
12450, Indonesia. 
Email: 2110412187@mahasiswa.upnvj.ac.id  

RESISTENSI PUBLIK KOREA SELATAN TERHADAP PESAN 
FEMINISME DALAM FILM BARBIE (2023) 

 
Farida Zayanti 1*, Raden Maisa Yudono 2 

 

1,2Hubungan Internasional, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, UPN Veteran Jakarta, 
Jakarta Selatan 12450, Indonesia. 

2110412187@mahasiswa.upnvj.ac.id  
 

 
Abstract 

 
This study aims to analyze how public resistance in South Korea toward the feminist 
messages in the film Barbie (2023) is formed and interpreted. The film was selected as the 
subject of analysis due to its articulation of feminist ideas through narratives of critique 
against patriarchy, women's empowerment, and gender equality. However, these messages 
were not universally accepted. South Korea, a society still heavily influenced by patriarchal 
structures and Confucian values, demonstrates a complex response to the film’s feminist 
representation. This research employs a qualitative approach through document analysis 
and literature review. The data sources include the film’s content, academic literature, 
public responses on South Korean online platforms, and related media coverage. The 
findings indicate that public resistance in South Korea is manifested in institutional, 
symbolic, and performative forms. These range from the censorship of promotional 
materials and vandalism of posters to online rating sabotage and performative actions such 
as walking out of theaters. These expressions reflect a rejection of feminist narratives 
perceived as threatening to the existing social order. Such resistance does not merely 
indicate a mismatch of values but also reveals a broader social unease in the face of shifting 
gender roles. Using the frameworks of postcolonial feminism and backlash theory, this 
study highlights how the clash between global feminist values and local identity becomes 
a critical site for understanding the dynamics of feminist reception in the international 
context. 

Keywords: Barbie Film, Feminism, Resistance, South Korea. 
 

Abstrak 
 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis resistensi publik Korea Selatan terhadap 
pesan feminisme dalam film Barbie (2023) terbentuk dan dimaknai. Film ini diangkat 
sebagai objek kajian karena menyampaikan pesan feminisme melalui narasi kritik 
terhadap patriarki, pemberdayaan perempuan, dan kesetaraan gender. Namun, pesan-
pesan tersebut tidak diterima secara universal. Korea Selatan, sebagai negara yang masih 
sangat dipengaruhi oleh struktur patriarkal dan nilai-nilai Konfusianisme menunjukkan 
reaksi yang kompleks terhadap representasi feminisme dalam film ini. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi dokumen dan studi pustaka. 
Sumber data mencakup isi film, literatur akademik, tanggapan publik Korea Selatan di 
media daring, dan media terkait. Hasil penelitian menunjukkan bahwa resistensi publik 
Korea Selatan muncul secara institusional, simbolik, dan performatif. Mulai dari 
penyensoran materi promosi film, vandalisme terhadap poster, sabotase rating daring, 
hingga aksi meninggalkan bioskop menjadi bentuk ekspresi penolakan terhadap pesan 
feminisme yang dianggap mengancam tatanan sosial yang mapan. Resistensi ini tidak 



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap 
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023) 

457 

 

                                                             https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

hanya mencerminkan ketidakselarasan nilai, tetapi juga kegelisahan sosial atas perubahan 
peran gender yang mulai bergeser. Dengan menggunakan teori feminisme postkolonial 
dan backlash, penelitian ini menyoroti bagaimana benturan antara nilai global dan 
identitas lokal menjadi medan penting dalam memahami dinamika penerimaan feminisme 
di tingkat internasiona. 
 
Kata kunci: Film Barbie, Feminisme, Resistensi, Korea Selatan. 

 

PENDAHULUAN  

Meskipun Korea Selatan telah mengalami modernisasi dan kemajuan ekonomi yang 

pesat, kesetaraan gender masih menjadi isu yang kompleks. Perempuan di Korea 

Selatan tidak dapat dilepaskan dari konstruksi sosial dan historis yang 

menempatkan mereka dalam relasi kuasa yang subordinatif (Walby, 1990; Rashid, 

2023). Sistem patriarki yang berakar kuat dilegitimasi melalui struktur budaya dan 

norma konservatif, termasuk nilai-nilai Konfusianisme yang menempatkan laki-

laki sebagai kepala keluarga dan perempuan dalam peran subordinatif (Park, 2001; 

Sung & Kim, 2003). 

Feminisme sebagai gerakan yang mengadvokasi kesetaraan gender masih 

dipersepsikan negatif oleh sebagian besar masyarakat, khususnya laki-laki muda. 

Survei oleh SisaIN (2019) mencatat bahwa 62,3% laki-laki usia 20-an tidak 

mempercayai feminisme sebagai gerakan kesetaraan, dan 78,9% menyatakan 

feminisme merupakan bentuk “supremasi perempuan” (Cheon, 2019). Feminisme 

kerap dianggap sebagai ancaman terhadap tatanan sosial tradisional, sehingga 

memicu munculnya kelompok anti-feminis yang aktif melakukan penolakan dan 

backlash (Dipenti, 2023). 

Penolakan terhadap feminisme juga tercermin dalam respon publik terhadap 

produk budaya populer. Film Kim Ji Young, Born 1982 mendapat boikot, petisi 

pelarangan penayangan, hingga komentar kebencian terhadap pemeran utama 

karena membawa isu kesetaraan gender (Debora, 2023). Fenomena ini 

menunjukkan bahwa budaya populer menjadi arena pertarungan ideologis antara 

feminisme dan nilai-nilai patriarkal yang masih kuat di masyarakat. 

Film Barbie karya Greta Gerwig membawa narasi feminisme ke dalam 

budaya populer global dengan isu kritik terhadap patriarki, pemberdayaan 



458 LENTERA: Journal of Gender and Children Studies 
Volume 5 Issue 2, December 2025 

 

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

perempuan, dan kesetaraan gender. Dunia fiksi Barbieland dalam film 

menghadirkan perempuan sebagai pemegang posisi berkuasa, bertolak belakang 

dengan realitas dunia nyata, dan menantang stereotip gender tradisional (Pohan et 

al., 2023; Donegan, 2023). Film ini juga mencerminkan gaya sinematik khas 

Gerwig yang konsisten menghadirkan narasi perempuan dan isu gender dalam 

filmografi sebelumnya seperti Lady Bird dan Little Women (Guo, 2023). 

Namun, di Korea Selatan, pesan feminisme yang dibawa film Barbie justru 

menimbulkan resistensi. Komentar seperti “Jika Anda laki-laki, sebaiknya lewati 

film ini” hingga “Orang pergi menonton film bukan untuk mendengar khotbah” 

menunjukkan persepsi negatif dari sebagian penonton laki-laki (Park, 2023). Di 

situs ulasan Naver, penonton laki-laki memberikan skor rata-rata 6,22 dari 10, 

sedangkan penonton perempuan memberi skor 9,05. Hal ini menunjukkan adanya 

pembelahan gender dalam persepsi terhadap pesan film. 

Kritikus film Yoon Seong Eun menyatakan bahwa masyarakat Korea Selatan 

mungkin secara prinsip mendukung kesetaraan gender, tetapi tetap menolak apa 

yang dianggap sebagai "feminisme radikal" (Kim, 2023). Aktivis Shim Hae In juga 

menegaskan bahwa humor feminis dalam film seperti Barbie masih dianggap tabu 

karena budaya patriarki telah lama mengakar (Rashid, 2023). Dari sisi komersial, 

film ini juga dianggap gagal di pasar Korea Selatan dengan hanya meraih 586.371 

penonton, jauh di bawah capaian film-film lain yang dirilis di periode yang sama 

(KOBIS, 2023). 

Fenomena ini menunjukkan bahwa nilai-nilai feminisme dalam produk 

budaya populer seperti film Barbie dapat memicu resistensi ketika bersentuhan 

dengan masyarakat konservatif. Dalam konteks ini, teori feminisme postkolonial 

menawarkan pemahaman bahwa resistensi tersebut muncul akibat benturan antara 

nilai-nilai feminisme Barat yang dibawa oleh film Barbie dan identitas lokal yang 

dibentuk oleh sejarah, budaya, dan struktur sosial yang berbeda (Minh-ha, 1989; 

Mohanty, 1984). Sementara itu, teori backlash menyoroti bahwa resistensi 

semacam ini bukan hal baru, melainkan bagian dari pola berulang dalam sejarah 

perlawanan terhadap kemajuan perempuan, yang seringkali dimanifestasikan dalam 

media dan budaya populer (Faludi, 1991; McRobbie, 2004). 



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap 
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023) 

459 

 

                                                             https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

bagaimana resistensi publik Korea Selatan terhadap pesan feminisme dalam film 

Barbie (2023) terbentuk dan dimaknai, serta bagaimana dinamika sosial-budaya 

memengaruhi penerimaan terhadap produk budaya global yang membawa narasi 

feminisme. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif 

untuk menggambarkan dan menganalisis bagaimana teori feminisme postkolonial 

dan teori backlash digunakan dalam memahami resistensi publik Korea Selatan 

terhadap pesan feminisme dalam film Barbie. Pengumpulan data dilakukan melalui 

dua teknik utama, yaitu studi dokumen yang difokuskan pada analisis narasi dan 

sinematografi film Barbie dan studi pustaka mencakup buku, artikel ilmiah, laporan 

media, wacana yang berkembang di media sosial, dan forum diskusi online yang 

merepresentasikan opini publik Korea Selatan terhadap film Barbie. Data yang 

terkumpul kemudian dianalisis melalui tiga tahapan milik Miles dan Huberman 

(2007: 16-19) yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan untuk 

mengidentifikasi bentuk resistensi, serta menghubungkannya dengan konteks 

sosial, budaya, dan nilai tradisional yang memengaruhi penerimaan publik terhadap 

pesan feminisme dalam film Barbie. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Film Barbie karya Greta Gerwig Barbie tampil sebagai salah satu film paling 

berpengaruh dan ikonik sepanjang tahun 2023. Film ini tidak hanya menjadi 

fenomena budaya global, tetapi juga mencetak pendapatan lebih dari 1,4 miliar 

dolar AS sekaligus memperoleh ratusan penghargaan, termasuk kategori “Best 

Movie About Women” dan “Best Equality of the Sexes” oleh Women Film Critics 

Circle (IMDB, 2024). Di balik kesuksesan komersial tersebut, film Barbie memuat 

narasi feminisme yang kuat melalui pendekatan sinematik yang kritis dan satir. 

Dalam wawancaranya bersama ABC News, Gerwig secara eksplisit menyebut film 



460 LENTERA: Journal of Gender and Children Studies 
Volume 5 Issue 2, December 2025 

 

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

ini sebagai karya feminis yang bersifat inklusif dan tidak memusuhi laki-laki, 

melainkan mendorong kesetaraan bagi semua (Gerwig, 2023). 

 

gambar 1. Opening Scene Film Barbie 
Narasi feminisme ini sudah tampak sejak adegan pembuka di mana Barbie 

muncul sebagai sosok raksasa, menggantikan boneka bayi yang secara simbolis 

merepresentasikan nilai tradisional perempuan sebagai ibu. Tindakan 

penghancuran boneka-boneka ditafsirkan sebagai transisi simbolik dari peran 

domestik menuju perempuan sebagai individu yang mandiri dan memiliki agensi 

atas dirinya sendiri. “Because Barbie can be anything, women can be anything,” 

kutipan ikonik dari film yang menggambarkan Barbieland, dunia fiktif tempat para 

Barbie tinggal dengan kehidupan yang tampak sempurna dan tampil memegang 

peran-peran prestisius seperti presiden, pilot, astronot, ilmuwan, diplomat, jurnalis, 

hingga penerima Nobel. 

Narasi film kemudian menyisipkan ironi bahwa para Barbie hidup dalam 

keyakinan bahwa semua persoalan feminisme telah terselesaikan. Gambaran utopis 

Barbieland yang tampak sempurna ternyata tidak sepenuhnya mencerminkan 

kompleksitas realitas sosial. Alih-alih menjadi penegasan akhir, pernyataan tersebut 

justru membongkar keterbatasan pandangan simbolik yang diyakini para Barbie. 

Representasi semata tidak cukup untuk menjamin kesetaraan, karena pengalaman 

perempuan dibentuk oleh relasi kuasa, struktur sosial, dan emosi yang tidak 

terwakili dalam dunia yang serba ideal itu. 



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap 
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023) 

461 

 

                                                             https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

 

PESAN FEMINISME DALAM FILM BARBIE  

Kritik Terhadap Patriarki 

Film Barbie secara eksplisit mengangkat kritik terhadap sistem patriarki melalui 

perjalanan Barbie dan Ken di dunia nyata. Barbie yang awalnya meyakini 

keberhasilan feminisme yang diwujudkan oleh citra Barbie, justru dihadapkan 

kenyataan yang kontradiktif. Saat keduanya menyusuri pantai Los Angeles dengan 

pakaian mencolok, keduanya menjadi perhatian dari banyak orang, namun dengan 

reaksi yang sangat kontras. Barbie menerima tatapan sugestif, siulan, komentar 

seksual yang merendahkan, hingga sentuhan tanpa consent, pengalaman yang 

menunjukkan bagaimana tubuh perempuan masih diperlakukan sebagai objek di 

ruang publik. Ekspresinya menunjukkan ketidaknyamanan, ketakutan, dan rasa 

terancam atas tatapan dan ujaran tersebut.  

Sebaliknya, Ken mengartikan perhatian tersebut secara positif, memaknainya 

sebagai pengakuan atas superioritas maskulin yang baru pertama kali ia alami. 

Momen ini menjadi awal kesadaran yang membedakan pengalaman gender di ruang 

publik dan memicu transformasi Ken yang kemudian terpesona oleh struktur 

patriarki, yang akhirnya ia bawa kembali ke Barbieland. Hasilnya, Barbieland 

berubah menjadi “Kendom”, mencerminkan dominasi laki-laki atas ruang, 

kekuasaan, dan representasi sosial. Ken menginternalisasi simbol dan nilai 

patriarki, seperti estetika macho, kuda, dan gaya hidup maskulin yang diasosiasikan 

dengan kekuasaan (Connolly, 2024). Para Barbie direduksi menjadi pelayan estetis 

dalam sistem yang menormalisasi subordinasi perempuan (Yakalı, 2024). 

Pemberdayaan Perempuan 

Subordinasi para Barbie dalam sistem patriarki memuncak ketika mereka 

kehilangan agensi dan diubah sebagai figur pasif yang melayani Ken. Krisis 

eksistensial yang dialami Barbie Titik balik terjadi ketika karakter Gloria 

menyampaikan monolog emosional yang membongkar absurditas standar ganda 

dan beban sosial yang menekan perempuan. Monolog ini menjadi bentuk validasi 

terhadap pengalaman perempuan yang selama ini terbungkam, sekaligus 



462 LENTERA: Journal of Gender and Children Studies 
Volume 5 Issue 2, December 2025 

 

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

membangkitkan kesadaran bahwa ketimpangan yang mereka hadapi bersifat 

sistemik, bukan individual. 

Momen ini menandai transformasi dari kesadaran personal menuju solidaritas 

kolektif. Gloria, Barbie, dan Sasha kemudian menyusun strategi untuk 

membangkitkan kembali kesadaran dan kekuatan para Barbie yang telah 

terpengaruh oleh sistem patriarki. Sejalan dengan konsep pemberdayaan menurut 

Rowlands dalam (Ramadhan, 2024), pemberdayaan dalam film ini tidak hanya 

hadir dalam bentuk keberdayaan individu, tetapi juga melalui aksi kolektif yang 

menolak struktur dominasi. Film Barbie menunjukkan bahwa resistensi perempuan 

bukan sekadar simbolis, melainkan merupakan perjuangan aktif untuk merebut 

kembali agensi, ruang, dan identitas mereka. 

Kesetaraan Gender 

Dominasi Ken berhasil digulingkan, tetapi film tidak menyuarakan kembalinya 

tatanan lama. Sebaliknya, Barbie dan Ken menghadapi pertanyaan tentang makna 

eksistensial mereka di luar peran-peran tradisional. Ken menyadari bahwa sistem 

patriarki membatasi laki-laki melalui tuntutan maskulinitas hegemonik, seperti 

digambarkan (Apta & Kusuma, 2024), yang menyoroti tekanan pada laki-laki untuk 

selalu tampil kuat dan dominan. 

Barbie menyampaikan bahwa kesetaraan gender tidak dapat dicapai hanya 

dengan membalik posisi kuasa, melainkan melalui penciptaan sistem sosial baru 

yang adil dan inklusif (Zheng, 2024). Pernyataan Barbie Presiden menegaskan 

bahwa semua gender berhak atas ruang, suara, dan kuasa yang setara. Dalam 

konteks ini, feminisme digambarkan sebagai perjuangan sosial lintas gender, yang 

membebaskan baik perempuan maupun laki-laki dari konstruksi peran yang 

mengekang (Apta & Kusuma, 2024). 

RESISTENSI PUBLIK KOREA SELATAN TERHADAP FILM BARBIE 

Secara keseluruhan, film Barbie dipandang sebagai representasi signifikan dalam 

upaya mendekonstruksi norma-norma gender tradisional. Film ini menyuarakan 

pesan feminisme melalui narasi yang progresif dan sinematografi yang penuh 

makna. Namun, respon publik Korea Selatan menunjukkan adanya resistensi kuat 

terhadap pesan tersebut karena konteks historis, budaya, dan sosial yang 



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap 
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023) 

463 

 

                                                             https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

membentuk cara pandang masyarakat. Resistensi ini muncul dalam berbagai 

bentuk, yang dalam penelitian ini dikategorikan menjadi tiga: resistensi 

institusional, simbolik, dan performatif, sebagai upaya interpretatif untuk 

menangkap kompleksitas dinamika yang terjadi. 

 

gambar 2. Warner Bros Korea Sensor Poster Barbie 

Sumber: The UOS Times (2023) 

Bentuk resistensi institusional dapat dilihat sejak tahap promosi, ketika 

Warner Bros Korea memutuskan untuk menyensor slogan “Barbie is everything” 

dan “He’s just Ken” dari materi poster resmi menjadi hanya “Barbie” dan “Ken”. 

Penghilangan slogan ini dianggap mereduksi pesan inti film yang menekankan 

agensi perempuan (Ju, 2023). Hal ini memicu kritik dan kecaman tajam, sebagian 

publik mempertanyakan alasan di balik penghapusan tersebut, menganggapnya 

sebagai bentuk kompromi terhadap tekanan kelompok konservatif anti-feminis 

(Kang, 2023). 

Selanjutnya, resistensi muncul dalam bentuk simbolik. Materi promosi film 

Barbie, terutama poster yang menampilkan karakter perempuan, ditemukan dalam 

kondisi rusak di beberapa tempat umum. Fenomena ini menegaskan adanya pola 

vandalisme yang menyasar film-film dengan protagonis perempuan, menunjukkan 

bentuk resistensi berbasis gender yang telah berlangsung lama di Korea Selatan. 

Aksi ini dibarengi komentar sarkastik dan misoginis di ruang digital, di mana poster 

film Barbie bahkan dilabeli sebagai “femi injeung” yang berarti “sertifikasi 

feminis,” sebuah ungkapan yang dipakai oleh kelompok anti-feminis sebagai 



464 LENTERA: Journal of Gender and Children Studies 
Volume 5 Issue 2, December 2025 

 

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

bentuk ejekan dan ketidaksukaan terhadap feminisme. Selain itu, minimnya 

distribusi layar dan jam tayang strategis juga memperkuat kesan bahwa akses 

terhadap film ini. 

Resistensi juga tampak dalam bentuk performatif, ditandai oleh maraknya 

review bombing dan aksi walkout selama penayangan. Ulasan negatif yang 

diberikan tidak semata-mata menilai kualitas film, melainkan ditunggangi sentimen 

ideologis terhadap feminisme. Di situs Naver, misalnya, terlihat perbedaan 

signifikan dalam penilaian antara penonton laki-laki dan perempuan, yang 

mencerminkan ketegangan gender dalam merespon narasi film. Selain itu, film ini 

hanya menarik sekitar 586.371 penonton di Korea Selatan, angka yang tergolong 

rendah meski telah mendapat promosi intensif (Kim, 2023). 

Dalam berbagai forum daring, respon publik juga memperlihatkan polarisasi 

tajam. Sebagian menyambut film ini sebagai bentuk feminisme yang lembut dan 

inklusif, sementara sebagian lainnya menolaknya mentah-mentah dengan 

menyebutnya sebagai propaganda ideologis. Tidak sedikit pula yang menyatakan 

bahwa hanya dengan menonton film ini, seseorang bisa langsung dicap sebagai 

“feminis”, label yang masih bermuatan negatif di masyarakat Korea Selatan. Pola 

resistensi ini menunjukkan bahwa konsumsi budaya di Korea Selatan masih sangat 

politis, dan narasi feminisme dalam film belum sepenuhnya diterima sebagai 

wacana yang sah. 

Feminisme Postkolonial Melihat Resistensi Publik Korea Selatan 

Film Barbie hadir sebagai produk budaya global yang membawa narasi 

pemberdayaan perempuan dan kritik terhadap struktur patriarki melalui pendekatan 

satir. Namun, sebagai representasi feminisme arus utama yang lahir dari 

pengalaman perempuan kulit putih kelas menengah di Barat, film ini sarat dengan 

karakteristik “white middle-class feminism,” yakni feminisme heteronormatif, 

cisgendered, dan diasumsikan universal Banet-Weiser (2018) dalam (Li, 2024). 

Narasi pemberdayaan yang disuarakan, melalui individualisme dan pembebasan 

dari peran domestik, tidak selalu kontekstual bagi masyarakat non-Barat seperti 

Korea Selatan. 



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap 
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023) 

465 

 

                                                             https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

Melalui lensa feminisme postkolonial, narasi feminisme dalam film Barbie 

dapat dianggap merepresentasikan satu versi pengalaman perempuan sambil 

mengabaikan keragaman realitas lokal. Mohanty (1984) dalam (Naoual, 2019) 

mengkritik feminisme Barat karena sering mengkonstruksi perempuan non-Barat 

sebagai korban homogen tanpa mempertimbangkan kelas, ras, atau lokasi 

geografis. Spivak dalam (Talks, 2021) bahkan menilai bahwa feminisme Barat 

kerap mereproduksi logika imperialisme melalui narasi “penyelamatan”, 

mengabaikan agensi perempuan lokal. Pendekatan ini berisiko menciptakan 

kolonialisasi kultural, terlebih ketika ide-ide tersebut masuk ke ruang sosial tanpa 

mengenali kompleksitas masyarakat yang dituju. 

Resistensi publik Korea Selatan terhadap film ini pun menjadi tidak 

terelakkan. Dalam masyarakat yang dibentuk oleh nilai-nilai Konfusianisme dan 

struktur sosial kolektif, pesan feminisme seperti pemberdayaan individu 

perempuan, kritik patriarki, dan penolakan terhadap peran domestik seringkali 

dianggap mengganggu harmoni sosial. Ketidaksetaraan gender di Korea Selatan 

sendiri masih sangat kuat, baik dalam struktur kerja, politik, representasi media, 

hingga norma domestik (Hwang, 2025). 

Konfusianisme yang menjunjung patriarki telah membentuk pembagian 

peran publik-domestik secara kaku dan menetapkan subordinasi perempuan sebagai 

norma. Pada masa Dinasti Joseon, prinsip “tiga kepatuhan” dan “Tujuh Hukum 

Dosa” memperkuat posisi laki-laki sebagai pusat otoritas, sementara perempuan 

ditekan dalam ranah keluarga dan masyarakat (Angkam, 2022). Sistem hojuje 

bahkan melegalkan kepala keluarga laki-laki sebagai pemegang kontrol penuh, 

melanggengkan dominasi patriarkal hingga era modern (Jung, 2025). Sehingga, 

feminisme justru kerap diasosiasikan sebagai ancaman sosial, gerakan Barat yang 

agresif, atau label negatif seperti “radikal” (Dipenti, 2023; Rashid, 2023). 

Kritikus seperti Jason Bechervaise melihat bahwa resistensi terhadap film 

Barbie juga mencerminkan selektivitas budaya Korea Selatan dalam menyerap 

produk global, terutama yang sangat Amerika dalam humornya dan tidak 

menyentuh realitas lokal (Khan, 2023). Di sisi lain, Barbie sebagai figur budaya 



466 LENTERA: Journal of Gender and Children Studies 
Volume 5 Issue 2, December 2025 

 

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

juga tidak memiliki memori kolektif yang kuat di Korea Selatan, kalah oleh ikon 

lokal seperti boneka Mimi dan Juju (Shin & Baek, 2023). 

Menurut Oh (2023), perbedaan cultural sense of humor dan pesan feminisme 

yang terlalu didaktik turut memperbesar jarak emosional. Kritik bahwa film ini 

seperti “kuliah feminisme dari Amerika” memperlihatkan alienasi terhadap cara 

penyampaian yang dianggap tidak relevan. Gagasan feminisme dalam film Barbie 

pun dinilai gagal menangkap realitas perempuan Korea Selatan, menciptakan jarak 

yang memperkuat resistensi. 

Dengan demikian, pendekatan feminisme postkolonial menyoroti bahwa 

resistensi publik Korea Selatan bukan hanya penolakan terhadap feminisme secara 

umum, melainkan terhadap dominasi narasi feminisme Barat yang gagal 

merepresentasikan kompleksitas lokal. Narasi yang dimaksudkan untuk 

membebaskan justru dapat membangkitkan penolakan karena dianggap sebagai 

bentuk kolonialisasi simbolik. Pemahaman terhadap konteks lokal menjadi kunci 

dalam membaca reaksi publik, bukan untuk membenarkan resistensi, melainkan 

untuk mengungkap bagaimana kegagalan representasional feminisme Barat bisa 

menciptakan alienasi dalam masyarakat non-Barat. 

Backlash Melihat Resistensi Publik Korea Selatan 

Resistensi publik Korea Selatan terhadap pesan feminisme dalam film Barbie dapat 

dibaca melalui lensa teori backlash yang dikemukakan Susan Faludi (1991). 

Backlash bukanlah respons spontan, melainkan reaksi kolektif konservatif yang 

muncul secara historis sebagai bentuk penolakan terhadap kemajuan perempuan. 

Reaksi ini tidak selalu hadir dalam bentuk pernyataan eksplisit anti-feminis, 

melainkan bekerja melalui narasi dan representasi simbolik yang tampak netral atau 

rasional, seperti kekhawatiran moral, distorsi media, hingga pelabelan ulang 

feminisme sebagai penyebab ketidakseimbangan gender (Faludi, 1991; Kenney, 

2021). 

Dalam konteks Korea Selatan, backlash muncul melalui kritik terhadap film 

Barbie yang dikemas dalam bentuk kekhawatiran terhadap “agenda feminis” asing 

yang dianggap mengancam nilai lokal. Kritik yang ramai di forum daring laki-laki 

muda, seperti komunitas namcho, menunjukkan pola distorsi sebagaimana 



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap 
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023) 

467 

 

                                                             https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

dijelaskan Faludi, yakni menggambarkan feminisme sebagai gerakan yang 

membingungkan peran gender dan mendiskriminasi laki-laki. Mereka tidak hanya 

mengkritik isi film, tetapi juga memandangnya sebagai simbol feminisme Barat 

yang ofensif. 

Angela McRobbie (2004) menambahkan bahwa backlash kontemporer 

bekerja melalui apa yang disebutnya sebagai “double entanglement,” yaitu 

penerimaan semu terhadap feminisme di permukaan, sambil menyusupkan nilai-

nilai patriarkal secara simbolik. Ini terlihat dari bagaimana sebagian kelompok di 

Korea Selatan mereduksi pesan film Barbie sebagai “humanisme,” bukan sebagai 

“feminisme”. Strategi pelabelan ulang ini adalah bentuk backlash kultural: tidak 

menolak secara frontal, tetapi mengaburkan pesan emansipatorisnya. 

Flood et al., (2021) memperluas pemahaman backlash sebagai upaya aktif 

mempertahankan hierarki yang terancam oleh perubahan sosial progresif. Dalam 

konteks ini, resistensi terhadap film Barbie adalah bagian dari dorongan 

mempertahankan dominasi maskulin, baik melalui tindakan simbolik seperti boikot 

dan rating bombing, maupun retorika publik yang menyamarkan penolakan 

feminisme sebagai kekhawatiran terhadap ketidakseimbangan gender. 

Di Korea Selatan, resistensi ini terwujud bukan hanya keengganan, tetapi juga 

sabotase digital dan ajakan walkout dari bioskop. Alasan seperti “tidak tahu bahwa 

ini film feminis” menjadi pembenaran simbolik atas ketidaknyamanan terhadap 

representasi perempuan yang berdaya. Terdapat juga pelabelan bahwa film ini 

“merendahkan laki-laki,” reaksi ini memperkuat temuan bahwa backlash bukan 

semata penolakan terhadap produk budaya, tetapi manifestasi dari ketakutan 

terhadap pergeseran peran gender yang selama ini mapan. Sebagaimana dicatat 

Faludi, bentuk backlash ini mencerminkan pengingkaran terhadap realitas 

ketimpangan struktural, digerakkan oleh rasa krisis maskulinitas. 

Hal ini didukung oleh psikologis sosial, pada penelitian oleh Lee et al., (2022) 

ditemukan bahwa laki-laki muda Korea Selatan cenderung melebih-lebihkan 

diskriminasi terhadap laki-laki dan menunjukkan kemarahan terhadap feminisme. 

Fenomena ini memperlihatkan bahwa resistensi terhadap film Barbie tidak terlepas 



468 LENTERA: Journal of Gender and Children Studies 
Volume 5 Issue 2, December 2025 

 

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

dari mekanisme defensif untuk melindungi otoritas simbolik maskulin (Sidanius & 

Pratto, 1999; Jost & Hunyady, 2005). 

Menariknya, backlash ini justru menunjukkan bahwa feminisme mulai 

menembus ruang diskursif publik. Seperti ditegaskan Faludi, backlash adalah 

indikator kemajuan, ia muncul karena feminisme berhasil mengguncang tatanan 

dominan. Gerakan seperti Escape the Corset (Kuhn, 2019) dan 4B Movement 

(Rashid, 2024) menunjukkan bahwa perempuan muda Korea Selatan mulai 

menantang norma patriarkal melalui pilihan gaya hidup dan tubuhnya. 

Oleh karena itu, resistensi terhadap film Barbie bukanlah bukti kegagalan 

feminisme, melainkan cerminan dinamika backlash yang kompleks, di satu sisi 

menolak perubahan, di sisi lain mengonfirmasi bahwa nilai-nilai kesetaraan telah 

memasuki ruang publik. Reaksi konservatif ini memperlihatkan bahwa tantangan 

terhadap feminisme masih kuat, namun sekaligus mengindikasikan bahwa 

feminisme terus bergerak dan menantang dominasi gender yang selama ini 

dianggap wajar. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini telah mengeksplorasi bagaimana resistensi terhadap pesan feminisme 

dalam film Barbie (2023) dimanifestasikan oleh publik Korea Selatan yang di 

interpretasi penulis ke dalam bentuk institusional, simbolik, maupun performatif. 

Dengan memosisikan film Barbie sebagai representasi feminisme Barat dalam 

budaya populer, kajian ini menunjukkan bahwa wacana kesetaraan gender yang 

disampaikan film tidak diterima secara seragam, melainkan dibaca secara 

kontekstual dan bahkan ditolak oleh sebagian masyarakat, khususnya dalam 

konteks sosial yang masih kuat dipengaruhi oleh nilai-nilai patriarkal, 

Konfusianisme, dan struktur sosial kolektif seperti Korea Selatan. Alih-alih 

menyatu secara harmonis, pertemuan antara feminisme global dan budaya lokal di 

Korea Selatan justru menghasilkan benturan yang memunculkan resistensi. 

Feminisme, yang dalam konteks Barat mungkin telah menjadi bagian dari arus 

utama diskursus publik, di Korea Selatan masih berhadapan dengan tantangan 

struktural, kultural, dan psikologis yang kompleks. 



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap 
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023) 

469 

 

                                                             https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

Namun resistensi terhadap film Barbie bukan tanda kegagalan, melainkan 

bukti bahwa film ini berhasil mengguncang tatanan patriarki dan membuka ruang 

diskusi baru. Gerwig menegaskan bahwa feminisme dalam film ini bersifat inklusif, 

bukan dominatif. Resistensi publik Korea Selatan mencerminkan ketegangan antara 

nilai global dan konteks lokal, menunjukkan bahwa penerimaan terhadap 

feminisme bergantung pada sensitivitas budaya. Oleh karena itu, emansipasi harus 

dibangun melalui dialog dan representasi yang kontekstual. Barbie menjadi 

pengingat bahwa perjuangan kesetaraan masih berlangsung, dan justru karena itu, 

tetap harus diperjuangkan. 

 

REFERENSI 

Angkam, W. (2022). Confucianism and Social Status of South Korean Women, 
1948 - 2013. 

Apta, B., & Kusuma, A. (2024). Stereotip Gender dari Sebuah Barbie dalam Film 
Barbie 2023. JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan), 7. 
http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

Cheon, G. Y. (2019). 20대 남자, 그들은 누구인가. 시사IN. 
https://www.sisain.co.kr/news/articleView.html?idxno=34344 

Connolly, R. (2024). Innocence and experience in Barbie. Feminist Theory, 25(4), 
649-654. https://doi.org/10.1177/14647001241291455 

Debora, E. B. (2023). Kontra Hegemoni Patriarki oleh Perempuan di Korea Selatan 
dalam Film Kim Ji Young Born 1982. CaLLs: Journal of Culture, Arts, 
Literature, and Linguistics, 9(1), 155–170. https://e-
journals.unmul.ac.id/index.php/CALLS/article/download/8968/5293 

Dipenti, A. (2023). The War on Gender Equality : A Comparative Study Between 
Feminism and Anti-Feminism in South Korea and the United States. 

Faludi, S. (1991). Backlash: The Undeclared War Against American Women. 
Flood, M., Dragiewicz, M., & Pease, B. (2021). Resistance and backlash to gender 

equality. Australian Journal of Social Issues, 56(3), 393–408. 
https://doi.org/10.1002/ajs4.137 

Guo, N. (2023). A Study of Female Growth Narrative of Greta Gerwigs Coming-
of-age Film. Communications in Humanities Research, 21(1), 60–65. 
https://doi.org/10.54254/2753-7064/21/20231416 

Hwang, J. (2025). The Many Layers of Gender Inequality in South Korea. Issue 
Seeking Transformational Policies for Gender Equality in South Korea: 
Conference Paper Annex 1. https://doi.org/10.1787/7cee77aa-en 

Jost, J. T. & Hunyady, O. (2005). Antecedents and consequences of system-
justifying ideologies. Current Directions in Psychological Science, 14(5), 
260–265. https://doi.org/10.1111/j.0963-7214.2005.00377.x 

Ju, D. (2023). Barbie cannot be everything in Korea. The UOS 



470 LENTERA: Journal of Gender and Children Studies 
Volume 5 Issue 2, December 2025 

 

https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

Times(서울시립대영자신문). 
https://times.uos.ac.kr/news/articleView.html?idxno=10660  

Jung, J. (2025). Change and Persistence: A Social Psychological Perspective on 
Gender Norms in South Korea. 

Kang, J. (2023). Warner Bros Korea under massive fire for its since-deleted 
“disrespectful” posters for “Barbie” movie. Koreaboo. 
https://www.koreaboo.com/news/warner-bros-korea-fire-since-deleted-
disrespectful-posters-barbie-movie/ 

Kenney, S. J. (2021). Backlash Against Feminism: Rethinking a Loaded Concept. 
https://ssrn.com/abstract=3885981 

Khan, N. (2023). Korea: Barbie Movie Flops, indicates anti-feminist mindset. 
Asiana Times. https://asianatimes.com/south-korea-barbie-movie-flops-
indicates-anti-feminist-mindset/  

Kim, J. (2023). Antifeminist Sentiments and Marital Desire among Young Men: 
Evidence from South Korea. Socius, 9. 
https://doi.org/10.1177/23780231231196791 

Lee, Y. J., Na, J., & Kim, B. K. (2022). Age, Gender and One’s Perception of 
Discrimination Against Men Versus Women in Korea. Psychological Reports. 
https://doi.org/10.1177/00332941221149175 

Li, Q. (2024). Performative resistance and aestheticized conflicts: Barbie’s 
ambivalent feminist practice. European Journal of Cultural Studies. 
https://doi.org/10.1177/13675494241305336 

McRobbie, A. (2004). Post-feminism and popular culture. Feminist Media Studies, 
4(3), 255–264. https://doi.org/10.1080/1468077042000309937 

Minh-ha, T. T. (1989). Woman, Native, Other. Indiana University Press, 176. 
Mohanty, C. T. (1984). Under Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial 

Discourses (Vol. 2, Issue 3). Spring-Autumn. 
http://www.jstor.org/about/terms.html. 

Naoual, K. (2019). Post-Colonial Feminism: Giving Voice to Third World Women. 
The International Journal of Humanities & Social Studies, 7(6). 
https://doi.org/10.24940/theijhss/2019/v7/i6/hs1906-035 

Oh, B. (2023, July 30). 북미서 초대박 난 영화 “바비” 한국에선 왜 맥을 못 출까. 

연합뉴스. https://www.yna.co.kr/view/AKR20230730026700005  
Park, B. J. (2001). Patriarchy In Korean Society. Patriarchy In Korean Society, 

41(4), 48–73. 
Pohan, S., Yusuf, F. A., & Amalina, F. (2023). Kesetaraan Gender Egalitarianisme 

dalam Narasi Film Barbie melalui Perspektif Konstruktivisme. Da’watuna: 
Journal of Communication and Islamic Broadcasting, 4(2), 869–879. 
https://doi.org/10.47467/dawatuna.v4i2.5553 

Ramadhan, C. A. (2024). Women’s Empowerment Through Barbie (2023). 
LITERA KULTURA: Journal of Literary and Cultural Studies, 12. 

Rashid, R. (2023). “The fear of being labelled feminist is real”: Barbie movie flops 
in South Korea. The Guardian. 
https://www.theguardian.com/world/2023/aug/02/barbie-movie-flops-south-
korea-feminism  



Farida Zayanti, Raden Maisa Yudono: Resistensi Publik Korea Selatan Terhadap 
Pesan Feminisme dalam Film Barbie (2023) 

471 

 

                                                             https://journal.unesa.ac.id/index.php/JOFC 

Rashid, R. (2024). As 4B takes the world by storm, South Korea is grappling with 
a backlash against feminism. The Guardian. 
https://www.theguardian.com/world/2024/nov/15/4b-south-korea-feminist-
movement-donald-trump-election-backlash 

Shin, J. S., & Baek, S. J. (2023). 미국선 “대박” 한국선 “눈물”... 영화 바비, 

엇갈린 흥행 왜? 조선일보. https://www.chosun.com/culture-
life/movie_review/2023/07/31/SOMAIJUYCNDS3JYN3H2DX3E67Y/ 

Sidanius, J., & Pratto, F. (1999). Social dominance: An intergroup theory of social 
hierarchy and oppression. Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9781139175043 

Spivak, G.C. (1985). Three Women's Texts and a Critique of Imperialism. Critical 
Inquiry, 12(1), 243-261. 

Sung, K. T., & Kim, H. S. (2003). Elder Respect Among Young Adults: Exploration 
of Behavioral Forms in Korea. 

Talks, I. (2021). Gender Data 4 Girls?: A Postcolonial Feminist Participatory Study 
In Bangladesh. 

Walby, S. (1990). Theorising Patriarchy. 
Yakalı, D. (2024). “He is just Ken:” deconstructing hegemonic masculinity in 

Barbie (2023 Movie). Frontiers in Sociology, 9. 
https://doi.org/10.3389/fsoc.2024.1320774 

Zheng, S. (2024). Women’s Identity Construction and Identity from the Perspective 
of Gender Theory: Examination of Gender Discourse based on the Film 
Barbie. Transactions on Social Science, Education and Humanities Research, 
7. 


